/;R ComMfeRENCE

des évegues

T o b
\J/ e I"k._:l'\'. e

Paris, le 15 janvier 2026,

Tribune des évéques de France

« On ne prend pas soin de la vie en donnant la mort »

Dans les prochains jours, le Sénat examinera une proposition de loi instituant un « droit a aide a
mourir ». Ce débat engage notre société dans ce qu’elle a de plus intime et de plus grave : la

maniére dont elle accompagne ses membres les plus vulnérables jusqu’au terme de leur vie.

Nous, évéques de France, voulons redire notre profond respect pour les personnes confrontées
alafindevie, ala maladie grave ou incurable, a la souffrance et a la peur de dépendre des autres.
L’Eglise a une longue expérience d’accompagnement des malades ou des personnes en situation
de handicap, des aidants, des soignants, des aumoniers d’hépitaux ou d’Ehpad, et nous
entendons l’angoisse de celles et ceux qui redoutent la douleur, la solitude ou la perte de
maitrise. Nous rencontrons directement cette angoisse, quand des personnes proches, des
membres de nos familles, des fideles de nos dioceses, y sont confrontés et nous la partagent.
Ces peurs sont réelles. Elles appellent des réponses humaines, fraternelles, médicales et

sociales a la hauteur.

Depuis plus de vingt-cing ans, la France a fait un choix singulier et précieux : refuser a la fois
’acharnement déraisonnable et la mort provoquée, en affirmant a la fois le droit de ne pas souffrir
et le devoir d’accompagner la vie jusqu’au bout. Les lois successives, jusqu’a la loi Claeys-
Leonetti et, aujourd’hui, la nouvelle loi en cours d’élaboration pour ’égal acces de tous a
l'accompagnement et aux soins palliatifs, dessinent une «voie frangaise » cohérente, reconnue,
fondée sur le développement de la culture palliative, la prise en compte de la parole du patient,
les directives anticipées et la possibilité de la sédation profonde et continue, non pour donner la

mort mais pour soulager la douleur.



/;R ComMfeRENCE

S b
Les soins palliatifs sont 'unique bonne réponse aux situations éprouvantes de la fin de vie et
nous exprimons ici notre reconnaissance aux élus qui, par leur vote, soutiennent l'actuelle
proposition de loi pour U’égal acces de tous a l'accompagnement et aux soins palliatifs.
Beaucoup de soignants engagés dans cette voie témoignent que la prise en considération de la
personne en fin de vie ou malade, dans sa dimension physique, mais aussi psychologique,
relationnelle et, le cas échéant, spirituelle, telle que le proposent les soins palliatifs, entraine
quasiment toujours chez les patients en fin de vie la disparition des demandes a mourir. Car
méme derriere une demande de mort, c’est souvent le désir de vivre qui se dit. Pour permettre a
tous d’accéder aux soins palliatifs, UEglise, qui est déja présente dans le monde hospitalier et la
pratique des soins, est préte a apporter sa contribution au développement de la culture palliative,

en intensifiant son engagement sur le sujet.

Dés lors, une question s’impose : pourquoi une nouvelle loi ? Si '« on meurt mal en France »,
comme on U'entend parfois, ce n’est pas parce que 'administration d’une substance létale aux
patients n’est pas encore autorisée, mais parce que la loi existante est insuffisamment appliquée
et que l'acces aux soins palliatifs demeure tres inégal sur le territoire national. Aujourd’hui
encore, prés d’un quart des besoins en soins palliatifs ne sont pas couverts. Comment proposer
la mort comme une option, quand l'accés effectif au soin, au soulagement de la douleur (les
progrés médicaux permettent de venir a bout de quasiment toutes les douleurs réfractaires), a la

présence humaine et a 'laccompagnement n’est pas garanti pour tous ?

Légaliser Ueuthanasie ou le suicide assisté changerait profondément la nature de notre pacte
social. Derriere des mots qui se veulent rassurants se cache une réalité que le langage tend a
dissimuler. Présenter U'euthanasie et le suicide assist¢ comme des actes de soin brouille
gravement les reperes éthiques. On détourne les mots de leur véritable sens pour mieux
anesthésier les consciences : ce brouillage n’est jamais neutre. On ne prend pas soin de lavie en

donnant la mort.

Nous refusons en particulier Uinstrumentalisation de notions essentielles telles que la dignité, la
liberté ou la fraternité.

Nous rappelons avec force que la dignité d’une personne humaine n’est pas variable selon son
état de santé, son autonomie ou son utilité sociale ; elle est inhérente a son humanité, jusqu’au

bout. Elle est inaliénable.



/;R ComMfeRENCE

> des eveques
\J/ de France

Laliberté, quantaelle, ne peut étre pensée de maniere abstraite, comme si la souffrance, la peur,
la solitude ou la pression sociale n’avaient aucun impact sur le discernement. La demande d’en
finir avec la vie n’est-elle pas une demande d’en finir avec une vie qui ne correspond plus aux
critéres socialement normés : étre en bonne santé, utile, valide et ne pas représenter un poids
financier a priori lourd ? La liberté ainsi congue risque de devenir une pression silencieuse,
surtout pour les plus fragiles. La liberté de tout individu doit aussi étre envisagée dans sa
dimension relationnelle : nous sommes interdépendants et les choix des uns engagent les
autres. Faire porter un choix de mort a un malade, a une famille, a une équipe médicale formée
pour soigner et non pour tuer, c’est nier le mystere de communion qui nous lie les uns aux autres.
Paul Ricoeur invitait a « penser a la responsabilité qu’on a des autres, qui sont confiés a notre soin
et 4 notre garde, et pas seulement a la responsabilité qu’on a a ’égard de soi-méme. »'

Enfin, évoquer une « loi de fraternité » quand il s’agit de faire mourir, de donner la possibilité de
s’administrer une substance létale, ou d’inciter un soignant de le faire contre sa conscience, est
un mensonge. La fraternité, valeur centrale de notre République, ne consiste pas a hater la mort
de ceux qui souffrent ou a forcer des soignants a la provoquer, mais au contraire a ne jamais
abandonner celles et ceux qui vivent ces moments si difficiles et douloureux. La fraternité invite
a refuser définitivement la tentation de donner la mort, et, dans le méme temps, a s’engager
résolument pour développer effectivement les soins palliatifs sur tout le territoire, a renforcer la
formation des soignants, a soutenir les aidants, a rompre la solitude et a reconnaitre que la

vulnérabilité fait partie de la condition humaine.

Aussi, nous appelons solennellement les responsables politiqgues a mesurer la portée
anthropologique, sociale et éthique de leurs débats et de leurs votes. Nous comptons sur la
décision personnelle et courageuse de nos élus nationaux. La vie, a toutes ses étapes et jusqu’a
la fin, n’est pas une cause que 'on porte comme une autre, avec des idées toutes faites et
l'orgueil de nous croire tout-puissants, mais un mystere a accueillir, avec une écoute attentive
de ceux que la souffrance transperce et avec humilité : il faut beaucoup d’humilité pour un peu

d’humanité.

Notre motivation n’est pas d’abord ni exclusivement confessionnelle. Nous voulons donner un
écho a linquiétude profonde exprimée par de trés nombreuses personnes malades, personnes

en situation de handicap, familles ou soignhants. Avec cette proposition de loi, ces derniers

! Paul RICOEUR, Accompagner la vie jusqu’a la mort, Esprit, mars-avril 2006, p. 320



/;R ComMfeRENCE

des évegues

T o b
\J/ '.l.'|'k._i\-'.|'

seraient encore en premiere ligne et sommés de poser des actes contraires a l'éthique du soin et
au pacte de confiance qui les lie aux patients et a leurs familles ou leurs proches. Le risque est

grand de mettre a mallarelation de confiance entre le soignant, le soigné, son entourage proche.

Le vote qui se présente aux représentants de la Nation n’engage donc pas seulement un choix
individuel, mais un choix de société. Car au-dela de « ’aide a mourir », c’est la question du sens
de la vie, de la souffrance et de la mort qui se pose a nous. Une vie humaine, aussi affaiblie soit-
elle, peut-elle décemment étre considérée comme inutile au point de s’en débarrasser ?
Sommes-nous des étres parfaitement autonomes ou des personnes qui faisons alliance pour
prendre soin les unes et les autres ? L’inquiétude humaine aux confins de la mort est-elle une

absurdité a effacer ou une condition de notre existence, a soulager et a accompagner ?

Nous croyons qu’une société grandit, non pas lorsqu’elle propose la mort comme solution, mais
bien lorsqu’elle se mobilise pour accompagner la fragilité et protéger la vie, jusqu’au bout. Le

chemin est exigeant, certes, mais c’est le seul qui soit véritablement humain, digne et fraternel.

Les évéques du Conseil permanent de la Conférence des évéques de France (CEF) *
Cardinal Jean-Marc Aveline, archevéque de Marseille et président de la CEF
Mgr Benoit Bertrand, évéque de Pontoise et vice-président de la CEF

Mgr Vincent Jordy, archevéque de Tours et vice-président de la CEF

Mgr Pierre-Antoine Bozo, évéque coadjuteur de La Rochelle

Mgr Sylvain Bataille, archevéque de Bourges

Mgr Nicolas Brouwet, évéque de Nimes

Mgr Alexandre de Bucy, évéque d'Agen

Mgr Jacques Habert, évéque de Bayeux et Lisieux

Mgr Alexandre Joly, évéque de Troyes

Mgr Laurent Le Boulc’h, archevéque de Lille

Mgr Luc Meyer, évéque de Rodez

Mgr Pierre-Yves Michel, évéque de Nancy

Mgr Didier Noblot, évéque de Saint-Flour

Mgr Laurent Percerou, évéque de Nantes



/:R Comference

des evegues
de France

Mgr Laurent Ulrich, archevéque de Paris

Mgr Pascal Wintzer, archevéque de Sens-Auxerre

*Présidence et Conseil Permanent



https://eglise.catholique.fr/guide-eglise-catholique-france/conference-des-eveques-de-france/presidence-et-conseil-permanent/

